MARIJA JURIC PAHOR

NEIZGUBLJIVI CAS
TRAVMA FASIZMA IN NACIONALSOCIALIZMA V LUCI NUJE PO
“OBDOBJU LATENCE” IN TRANSGENERACIJSKE TRANSMISLJE]

SM AND NATIONAL SOCIALISM IN THE LIGHT OF THE ED FC PERIOD”
I ATION TRANSMISSION

The author first deals with the phenomenon of “latency” (S. Freud), which - in the context of the
research subject — marks the period between the time when the trauma of fascism and nationalsocial-
ism took place and between belated reaction to this trauma. The essence of every traumatic experience
is that in the time of dealing with it one automatically dissociates it and sheers it off. This decisive shift
which coincic th altered change of consciousness enabled prisoners of war to live and survive even
long after the war ended. Though seemingly paradoxical, this means that trauma, especially extreme
trauma, steals into human mind only long after it had actually taken place, and also that it is
in exactly the same form at the level of the subconscious; trauma is a phenomenon that “kee

ing to the same place”. The affected persons are often aware of this; they talk about the ‘hole of

Auschwitz” (P. Levi), about “the exp, absolute void” (B. Pahor), or complain about the fact that
‘there is something missing” in their perception/memory. The author has noticed that this subconscious

implies persistent memory of the “trauma of birth’, which is often revived together with the memory of

the concentration camp trauma. Here she recognizes important regenerative power which is being
transmitted from generation to generation in a complex way. This is the power opposing the postulate

it. Memory can no
longer be prevented acc O consciousne it proliferates. This concer essence of “unlosable

time’, which shows trauma from the less usual side — as an important “creative power in the service of

f all falsifiers of history.

Keyword alsocialism, transgenerati
memory

evku najprej sooc om “latence” (S. Freud), ki v kontekstu raziskoval-
1acuje obdobje med casom, ko se je travma fasizma in nacionalsocializma zgodila
snelo reakcijo nan, ke travmatske je je, da jo clovek takrat,
Prav ta odlocilni odmik, ki sovpada s
menjenim stanjem zave: taboris¢nikom - tudi Se dolgo po vojni - 0mogoc 0ZNG etja in
prezivetja. To pomeni, na vi f z nno travmo,

Z
etju absolutne nine” (B. Pahor)

ali o tem, da jim v zaznavi/spominu Avtorica opaza, da to nezavedno impli-
jen spomin na “travmo e | 8a POy j spominom na ta 10 trav-

mo. V njem prepoznava pomembno re-generacijsko silo, ki se na kompleksen nacin prenasa iz gen-

eracije v generacijo. Gre za silo, ki ugovarja postulatu genocida in omogoca to, kar Paul Ricoeur

imenuje “mali cudez spomi Spominu namrec O S

spomin se proliferira. S pa je ogovorjena tudi s ubljivega casa’, ki

obicajne plati: kot pomembno itivno silo v sluzbi ence” (I. Kogan), v.

zgodovine navkljub.

Klju¢ne besede: fasizem, nacionalsocializem, transgeneracijska transmisija, travma,
latenca, spomin

39

IZHODISCE

Raziskovalci, ki delujejo na podrocju druzboslovnih in humanisti¢nih ved, se
vse bolj zavedajo, da na podrocju ne-intencionalnih oziroma nenamerno ucinku-
jocih postopkov zgodovinske zavesti obstaja precejSen raziskovalni primanjkljaj.
Treba je vedeti, da je ta zavest - Jorn Rusen (2001) jo opredeljuje kot skupek
(Inbegriff) mentalnih operacij, skozi katere se preteklost, ki se veze na “realne
dogodke”, v procesu spominjanja predela tako, da zagotavljaidentiteto, projekci-
jo tega, kar obeta usklajenost, perspektivo, "prihodnost" - podvrzena pot-
lacitvenim procesom. In to ne le pri posameznikih glede na lastno biografijo,
temvec¢ tudi pri ozjih skupinah in $irsih skupnostih glede na preteklost, ki Ziv-
lienjsko dobo njihovih pripadnikov lahko tudi presega, pa ceprav je v tej ali drugi
obliki $e aktualna, sedanja oziroma se jo lahko reaktualizira, posedanji.

Travma fasizma in nacionalsocializma, Se posebno tista, ki se nanasa na pojav
univers concentrationnaire (David Rousset), je premaknila tezis¢e potlacitvenih
procesov bliZe sedanjosti. Sele zadnja leta, tako Primo Levi ([1986] 2003, 13) v
svoji knjigi Potopljeni in reseni, zaCenjamo razumeti, da je bil ta pojav “izrazito
‘eksemplaricen” in da bo ostal v spominu kot osrednji dogodek 20. in medtem Ze
21. stoletja. Odkrivamo tudi, da gre za dogodek, ki ga ni mogoce pomesati z
minljivimi sencami “iz nekdanjih ¢asov”, na kar opozarja silna proliferacija price-
vanj, diskurzov ter literarnih, umetnostnih in vizualnih (npr. filmskih) produkcij
in reprezentacij o posledicah bivanja v koncentracijskih taborisc¢ih in mnozi¢ne-
ga unicenja, ki se je razcvetela Sele z narascajoc¢im casovnim odmikom (senzibi-
lizacija za ta razvoj se je nakazovala v Sestdesetih letih prejSnjega stoletja, do
odlocilnega zasuka pa je prislo Sele ob zacetku osemdesetih let).

Gre za ugotovitev, ki opozarja na dvoje: a) na nujo po dolgem obdobju latence,

preden si preziveli sploh lahko soocajo s svojo preteklostjo (Kestenberg 1974), b)
na to, da obstajajo preteklosti, ki imajo - kot je uspesno formuliral Jean Améry
([1966] 1988, 13; gl. tudi Jurgen/Straub 2001) - za posameznike in kolektive

o I

neogiben status "neizgubljivega casa’, torej Casa, ki se prenasa ali "transgenerira”
naprej.

x Kk k

I prispevek je nastal v okviru temeljnega raziskovalnega projekta “Preteklost v sedanjosti: Travma fasizma in
nacionalsocializma v spominjanju povojnih generacij. Primerjalna kvalitativna empiri¢na raziskava na primeru
Slovencev na Koroskem in Slovencev v Furlaniji - Julijski krajini” (8ifra J6-6075), ki ga financira Ministrstvo za
Solstvo, znanost in Sport Republike Slovenije. Pri interdisciplinarno zasnovanem projektu, ki se izvaja na
Institutu za narodnostna vprasanja v Ljubljani, sodelujejo poleg avtorice, sociologinje in nosilke projekta, se
zgodovinar dr. Sandi Volk, psihiater in psihoanalitik dr. Pavel Fonda (svetovalna in supervizijska dejavnost) ter
strokovni sodelavki Marjeta Gostincar Cerar in Sonja Kurin¢i¢ Mikuz (pomoc¢ pri zbiranju in obdelavi gradiva.



40 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

“KDOR JE BIL RANJEN, POGOSTO POTLACI (DI-SOCIIRA) SPOMIN ..”

Skusajmo najprej zaobjeti temeljne trditve, na katerih temelji nuja po dolgem
obdobju latence - Freud ([1934-1938] 1974, 515-528) mu pravi tudi preprosto
"latenca", ker oznacuje nekaj, kar je skrito (lat. latens) pod povrsino, nekaj, kar Se
ni prislo v zavest oziroma v spomin, torej obdobje med ¢asom, ko se je travmat-
ska izkusnja zgodila ali dogajala in zakasnelo reakcijo nanj? - in nato preiti na
bistvo tega, kar opredeljuje status “neizgubljivega casa”, ki vkljucuje tudi pojav
transgeneracijske transmisije.

Ad a) Spomin na travmo fasizma in nacionalsocializma je sam po sebi trav-
maticen, ker njegovo obujanje boli ali vznemirja. “Kdor je bil ranjen, pogosto pot-
lac¢i spomin, da ne bi Se bolj bolelo,” pise Levi (2003, 18) (in pomenljivo dodaja:
“kdor je ranil, pa odrine spomin v nezavedno, da bi se ga znebil in tako ublazil
svoj obc¢utek krivde”3). Zato ne preseneca, da je trzaskoslovenski pisatelj Boris
Pahor - podobno kot drugi pisatelji (npr. Imre Kertész, Elie Wiesel, Jorge
Semprun) - o svoji jetniski izkusnji dolgo molcal oziroma se ji priblizeval le v
fragmentih in krajsih opisih. Sele v svoji knjigi Nekropola, ki je iz3la leta 1967, se
tej temi posveca v celoti. Ugotovitev se ujema z dejstvom, da je v povojnih letih le
malo prizadetih in nagovorjenih odgovorilo na pozive k sistemati¢cnemu zbiranju
spominov in dokumentov o taboris¢ni izkusnji in SirSe k temi pregnanstvo in
upor (Baer 2000, 10; Malle 2002, 87). Iz mojih lastnih raziskav o generaciji
prezivelih Slovencev na Koroskem in Primorskem (gl. Juri¢ Pahor 2001) izhaja, da
je vecina takSnega gradiva dejansko nastajala Sele od Sestdesetih in Se posebej od
sedemdesetih let 20. stoletja. Izkazalo se je tudi, da pricevanja in spominski zapisi
pogosto sledijo svetovnonazorsko ali politicno-ideolosko pogojeni mnemotehni-
ki, ki te zapise selektivno doloc¢a in standardizira z namenom, da bi iz njih izpel-
jala pritisk k narodni in/ali narodnostni homogenizaciji.To je bilo e posebej akut-
no med povojnimi “boji za meje” - lahko bi rekli boji, katerih vpliv se kot neke
vrste nervus rerum cuti vse do danes (gl. Necak 1985; Valdevit 1999; Troha 1999).
Tega prizadevanja seveda ni mogoce loc¢evati od boja za oblastna razmerja zno-
traj dolocCenih skupnosti, pa ¢eprav se lahko ujema s subjektivnimi nujami

*x Kk x

2 Bistvo travmatske izkusnje je, da clovek takrat, ko se mu je ta dogajala, ni bil povsem pri zavesti. Zrtev, tako
Freud (1974, 516), zapusti kraj hude nesrece “navidezno neposkodovan”. Dejstvo latence potemtakem ne vse-
buje pozabo realnosti, ki je nikdar ni mogoce povsem dojeti, temvec¢ zakasnelost, ki je vsaki travmatski izkus-
nji, bodisi enkratni, kratkotrajni, bodisi kumulativni, dolgotrajni, od vsega zacetka imanentna.

3 Stavek v oklepaju opozarja na spopad med interesom storilca in Zrtvijo, ki bi terjal posebno obravnavo. Naj
na tem mestu opozorim le na to, da v tem spopadu pogosto izgublja zrtev. Po vsaki okrutnosti lahko pred-
videvamo enake izgovore: nikoli se ni zgodilo; Zrtev laze, Zrtev pretirava; pravzaprav zrtev niti ni zrtev, je sto-
rilec; na preteklost je treba pozabiti in iti naprej. Zanimiva v tem sklopu je reprezentativna empiricna studija,
ki se nanasa na Nemcijo in prihaja do sklepa, da ena ¢etrtina druge in tretje povojne generacije ostaja v kulturi
aktivnih “zavracevalcev spomina” (Silbermann in Stoffers 2000, 125), kar pomeni, da ni imuna pred namerami
skrivanja dokazov o nacisticnem genocidu in s tem pred njegovo relativizacijo ali celo negacijo.

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 41

prezivelih. Njegov poudarek je, zlasti pri starejsih zapisih, na “skupni (pretrpeli)
usodi”, kategoriji, katere travmatska razseznost se odmika sporocilnosti tja v hor-
izont pri¢akovanja - v krajino, ki obeta odresilno mo¢ “vstajenja’™, samoo-
pogumljanje, eno/tno/st, akcijo, in sovpada, kakor se spominja Helena Igerc
(2002, 105), ki je prezivela gestapovske zapore in dve unicevalni taborisci, z
“najiskrenejso zeljo [..] priti ven iz tega strasnega kraja in gorja”. PriCevanja
Helene Igerc ali denimo Andreja Kokota (1996), Savine Rupel (Coslovich 2000) in
Eme Tul (2002) pa so hkrati zgledni primeri za nespregledljivo tendenco, da
novejsi spomini prezivelih podobno kot drugod tudi v “nasih krajih” niso ve¢
osredotoceni na slutnjo upanja, usmerjeno onkraj grozot in “biti-za-smrt”, ali zre-
ducirani na “zgodovinsko resnico” (v smislu belezenja ali predelave pri¢evanj po
kriteriju racionalne ali znanstvene “objektivnosti”®), kar pomeni, da so z narasca-
joc¢im ¢asovnim odmikom pridobili tako na kompleksnosti kot na spoznavni in
izrazni moci.

Kljub tej ugotovitvi lahko re¢emo, da travma taboris¢nih izkusenj - kot vztraj-
no poudarjajo price - presega naso pojmovno in razlagalno sposobnost, da zanjo
ni mogoce najti pravsnjih besed in da v mnogih primerih niti ne dopusca inte-
gracije ali vgraditve v spomin. Ta kot “tujek v dusi” (Kliger 1992, 139) spomin
nenehno sili k izpovedi, a se zdi, da mu je hkrati treba prepovedati vstop v zavest,
ga zaustaviti Ze na meji, ker bi se travma sicer utegnila vrniti v prvotni moci. To
lepo ponazori Ema Tul (2003, 55-50), ki je do leta 2001 “sistemati¢no odklanjala”
vabila, da bi spregovorila o svojih taboris¢nih izkusnjah (“rane so bile prevec
bolece”), a si prisegla, da bo z obiskom ¢im vec taboris¢ pocastila spomin vseh, ki
se njih niso vrnili. Takole se spominja svojega prvega soocenja s taboris¢em
Buchenwald, ki ga je obiskala leta 1967: “Bila sem dale¢ od vhoda, ko so mi
ganljive zalostinke vzbudile strasno tesnobo. Potem sem ob pogledu na krema-
torijske peci skoraj znorela. [...] Nekaj ¢asa sem potem tavala sama, medtem ko so
se mi misli in obcutki vracali nazaj v tista leta groze in neclovec¢nosti. Po nekaj
urah sem le prisla k sebi.”

Borisu Pahorju (1967, 175-176) se je pri njegovem obisku v nekdanjem unice-
valnem taboris¢u Natzweiler-Struthof v alzaskih hribovitih pobocjih vtisnila
analogna izkusnja: “Ko sem se znasel pred temnim gozdom, je Sel skozme rahel, a
razloc¢en elektri¢ni sunek. Bilo je, kakor da sem se sredi proste narave nenadoma

* Kk K

4 Glej na primer pesem Vstajenje deportiranega Janka Ogrisa, ki je nekatere koroskoslovenske taboris¢nike
spodbujala ze v nacisticni Nemciji (Kokot 1996, 96), literarizirano pricevanje Milke Wieser, ki so ga prav tako
pod naslovom Vstajenje... 22. 3. 1951 priob¢ili v koroskem Slovenskem vestniku ter besedilo in uglasbitev
himne Vstajenje Primorske, URL: http://www2 ‘primorska_himna.htm (24. 11. 2004).

5 Ta “intelektualisti¢na” usmerjenost se je kazala v deloma sistemati¢nem odklanjanju ali “likanju” pri¢evanj in
spominskih zapisov, ki so veljala za prevec “Custvena” in “subjektivna” (Baer 2000, 11-12; Pasetta 2002, 6) ali pa
SO odgovarj:lla temu, kar Lawrence Langer (1993, 177) imenuje “neheroi¢ni spomin”.

.arnes.si/¢pokkud,




42 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

predramil [...] in Sele tisti trenutek odkril, kaké temne podobe nosi v sebi ta hrib.
Bilo je notranje razsvetljenje, ki se zablesti v trenutku kakor lu¢ v ¢rnem prostoru
fotografske kamere. Zavedel sem se, kako zaznamovan je ta breg, ki sem ga
pravkar pustil za sabo, in zazdelo se mi je, da je oskrunjeno obocje obtezeno s
svinceno temo, ki mu bo ob nesliSnem potresu pravkar razklala plasti, planino pa
bo vsak ¢as zajel hlad brezdanje globeli, v katero se bo pogreznila. A hkrati je bilo,
kakor da se je zemlja Ze razparala in so se v nji zaceli prebujati temni plodovi
kakor zavitki nedonoSenckov, ki so se uprli vsiljeni ustavitvi rasti.” Nekaj stavkov
kasneje pisatelj to ugotovitev ,ponovi”: “Bilo je prebujenje iz toposti, v katero nas
je pogreznila smrt. Zato bi skorajda najbolj veljala primera o plodovih, ki so se v
temi zame zbudili iz ve¢ne negibnosti; [...]” Ta primerjava se avtorju - podobno
kot Ruth Kliiger, ki govori o “tujku v dusi”, ki ga ni mogoce integrirati v spomin -
vriva kot “poSastna antiteza mojemu bivanju”: “Saj, bil je neposreden stik s
kozmic¢no goloto, dozivetje absolutne praznine, stik z ni¢em, z bistvom nica, [...].”

Prav strah pred ozivitvijo travme pa tudi razlozi, zakaj mnogi nekdanji
taboris¢niki lahko dozivijo trenutek, “ko pride spomin” kot nekaj, kar napovedu-
je disociacijo ali spremenjeno stanje zavesti, dis-kontinuiteto, ki se koncuje v ¢isti
dezorganizaciji in anahroniji ali v neke vrste katastroficnem stanju. Jean Améry
([1967] 1988, 56) v odlomku knjige o sceni prestanega mucenja govori o skora-
jSnji “eksploziji telesa”, cemur veckrat sledi beseda cudenje: cudenje nad tem, da
telo kljub drugacni psihi¢ni zaznavi vendar ni razkosano. Ta “popolna dezorga-
nizacija” (Kinston/Cohen 1986, 338) ali dolocneje “faza soka” (de Wind 1992, 40)
je povezana z neznosnim strahom ali grozo in nezdruzljiva s psihi¢no ali fizi¢no
eksistenco in je “verjetno ze ob prvem dotiku s taboris¢no resnico” (Pahor 1967,
142; Tul 2003, 34; de Wind 1992, 40-43, 52) vodila v samodejno spremembo
clovekovega sebstva, ki je omogocala prezivetje v taborisc¢ni realnosti, delovala pa
je kot tiho orozje proti sistemu terorja in se obcasno lahko sproscala “celo v
smehu”® ali grotesknem posmehu, kar seveda ni bilo primerljivo s statisticno
pogostnostjo smrti v plinskih celicah; groteska je postala dogodek’. Oc¢itno obsta-
ja umnost telesa, ki presega meje strahu, pa ¢eprav ostaja z njim ves ¢as prezeta:
zrtvi se lahko zazdi, da v ekstremnem travmatskem dogodku sama v bistvu niti ne
sodeluje, da ga le opazuje, tako reko¢ z distanco, “od zunaj”s. Prizadeti to diso-

*x Kk

0 Ema Tul (2003, 30) poroca o svojem postanku v Auschwitzu: “Na zacetku smo si na skrivaj dovolile tudi spros-
titve, celo zaplesale smo. [...]Takrat smo se nekajkrat celo spros¢eno zasmejale. Takih trenutkov pa je bilo na
zalost zelo malo, Se najvec v prvih dneh, ko $e nismo v celoti dojele tragi¢ne funkcije taborisc¢a.”

7 To nam ucinkovito pojasnjuje moto, ki je bil pritrjen nad vhodom Auschwitza: “Arbeit macht frei” (“Delo
osvobaja”). Jetniki so ga spesnili v: “Arbeit macht frei. Krematorium drei” (de Wind 1992, 51).

8 Boris Pahor (1967, 142) imenuje ta pojav “gledanje s filmskim ocesom™: “Da, zakaj v resnici podobam nisem
pustil, da bi mi prisle do srca. Pri tem si nisem pomagal z voljo, ampak se mi je verjetno Ze ob prvem dotiku s
taboriscno resnico ves dusevni ustroj nekako pogreznil v nepremic¢no meglo, ki je sproti filtrirala dogajanja in
odvzemala uc¢inkovitost njegovi izrazni moc¢i. Strah mi je omrtvicil ves sprejemni zivéni platez, vso mrezo naj-

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 43

ciacijo nemalokrat tudi zaznajo, ko na primer govorijo o “luknji v psihi” ali v zaz-
navi/spominu, o tem, da jim “nekaj manjka, umanjka® (Kinston/Cohen 1986,
337, 341)%, o “dozivetju absolutne praznine” in podobno.

Zanimiva, vendar skoraj, ¢e ne kar povsem neupostevana je predpostavka
Williama J. Raya. Ta disociacijo tolmaci kot mehanizem, ki je vsakemu ¢loveskemu
organizmu vtisnjen skozi rojstvo in locitev od sinteze z materjo, lahko bi tudi rekli,
skozi “travmo rojstva” (Rank [1924] 1998), na kar zgovorno opozarja gornji citat
Borisa Pahorja. Tudi Primo Levi ([1986] 2003, 67) v svoji knjigi s simptomati¢nim
naslovom Potopljeni in reseni govori o nelagodju prezivelih kot nenehnem
“nelagodju, ki [..] nima imena” in v katerem Levi prepozna atavisticno tesnobo
Geneze, “tesnobo, ki je vpisana v vsakogar in jo vzbuja ‘tohu vavohu’lo, [...] v
katerem je ¢loveski duh odsoten: ni se Se rodil ali pa je Zze umrl.”!! Vendar se to
“dozivetje absolutne praznine” ne iz¢rpa v tem, da bi bilo znak “nica”, “stika z
nicem” ali tega, kar je za Aristotela “tisto negativho Se-ne-biti ali ne-vec-biti”
(Lévinas 1996, 68), saj hkrati vsebuje neovrgljivo prisotnost v sorazmerju z bitjo -
znamenje moci za ,zivetje”, pre-zivetje. Z drugimi besedami, vsebuje generi¢no ali
zivno silo, ki afektivno realizira nezavedno reproducirano intrauterino stanje in
Se posebej rojstni akt, na kar opozarjajo metafore, kot so: “prebuja zavitkov

» o« » o«

nedonosenckov”, “upor (teh) vsiljeni ustavitvi rasti”, “zbujanje iz toposti, v katero
nas je pogreznila smrt”, “(skorajsnja) eksplozija telesa”, “tohu vavohu” in vedno
znova: “nemi kriki otrok” (gl. Kofman 1988; Kogan 1995). Pojem smrti v tem
sklopu ne opredeljuje toliko smrt kot tako, ali strah pred njo (smrt za Stevilne
taboris¢nike - nemalokrat tudi za njihove otroke!? - ni bila grozna, saj se jim je
pogosto “zdela boljse zivljenje in zivljenje slabsa smrt, ki jo velja prestati”;
Koselleck 1999, 284), kot predvsem strah pred “katastrofo unic¢enja”, ki jo v najbolj
radikalni obliki predstavlja beseda genocid, torej nacrtno in sistematicno unicen-
Je dolocene cloveske skupnosti, naroda ali narodne skupnosti. Gre za termin, ki
nujno implicira tudi radikalni prelom z vsem, kar spominja na izvor ali “rojstni
kraj v mesu” (lat. generare, generatio, genus; porajati, roditi, rod, na-rod) in v tem
smislu vedno tudi infanticid ali uboj diade mati-otrok, kar dobi Se dodatno

* kK
tanjsih koncicev, a strah me je tudi s¢itil pred najhujsim zlom, ki bi takrat bilo popolno vzivetje v dano
stvarnost.” (Izp. M. J. P.)

9 Naj opozorim na to, da se Kinston in Cohen (1986, 338) izrazu disociacija ogibata. Raje govorita o “primarni
potlacitvi”, ki pa je razumljena prej kot stanje kakor kot postopek: je “del duha [mind], v katerem ni zavesti [...],
v tesni zvezi z ne-potlacenim nezavednim”.

10 7ohu vavohu, hebrejsko “pusto in prazno”, prakaos.

11 prevod spremenjen po italijanskem izvirniku.

120 tem prica denimo pronicljiva francoska filozofinja Sarah Kofman v svoji knjigi Zadusene besede ([1987]
1988), ki jo je posvetila svojemu “ocetu, ki je umrl v Auschwitzu”. Ta “smrt nadaljuje s svojim delom” (Maurice
Blanche), beremo ze kar v uvodu knjige, ki jo je avtorica napisala z namenom, da se “Auschwitz ne ponovi, da
se ni¢ podobnega ne zgodi” (Theodor W. Adorno). Sarah Kofman, roj. 1934, se je leta 1994 samo(u)morila.



44 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

razseznost, ¢e pomislimo na nasilne ukrepe nadzorovanja rojstev “zelenih” in
nezelenih otrok, ali na dejanja, storjena v evgeni¢ne namene (npr. projekt
Lebensborn). Judith Kestenberg (1998, 17) prihaja na podlagi psihoanaliticnega
dela do sklepa, da so se s to razseznostjo spopadali tudi otroci nacistov: “Veliko
govori za to, da so nacisti imeli svoje otroke za sovraznike.” Gre za predpostavko,
ki jo podkrepujejo in potrjujejo Studije, ki se nanasajo na “potomce storilcev”
(Bergmann et al. ur. 1998; Eckstaedt 1989; Griinberg in Straub ur. 2001; Moser
1997).

Kaj ta prelom dejansko lahko pomeni, pa so v skrajni obliki dozivljali
taboris¢niki, ki se jih kajpada ni “de-naturiralo” ali - kot med drugimi pred-
postavlja Giorgo Agamben (2003, 68-69) - prej ali slej transformiralo v bitja, ki
izvajajo Kadavergehorsam'3, torej v bitja, ki se pokoravajo kulturi vladajocega
Zakona, se z njo tako rekoc iz-enacijo, “spojijo”. Obratno, prisililo se jih je prav v
unicenje vsakrdne civilizacijsko pogojene kulturne plasti svoje biti na stopnjo
golega boja za obstanek in kon¢no v inscenacijo “dna”, ko tako rekoc¢ tone nazaj
v porojevalni tok, v “izvire bivanja”, kjer pa je konec zmeraj Ze tudi zacetek.
Opravka imamo s pojavom, ki ga v psihoanaliti¢nih “Studijah holokavsta” obrav-
navajo tudi pod geslom “vsiljena regresija” (Quindeau 1995, 41-42), ki je, kot smo
nakazali, (prezivele) taboris¢nike prisilila v dolgotrajno “latenco” ali podtalnost.
Ni naklju¢je, da Freud ta pojem obravnava v svoji veliki studiji o judovski zgodovi-
ni ([1934-1938] 1974, 515-528) prav v navezavi na travmo, ki jo razume kot sovis-
ni potek hudega dozivetja tja do njegove potlacitve (ali v novejsih terminih: diso-
ciacije) in kon¢no povrnitve. Gre torej za “obdobje”, ki mu je imanentna zakas-
nelost ali Nachtrdglichkeit, kar pomeni, da se ¢loveku travmatska izkusnja lahko
vrine ali vrinja v zavest Sele dolgo za tem, ko se je zgodila, in da se - na ravni
nezavednega - absolutno eksaktno ohrani. “Realno”, pravi Lacan (1996, 43), “je
tisto, kar se vselej vraca v isti kraj.”1* Pomembno je poudariti, da to nezavedno
vsebuje jasen spomin na rojstvo, ki se lahko reaktualizira skupaj s spominom na
taboris¢no travmo - denimo kot prebujanje iz “toposti”, ki lahko silovito pride na
plan. Marta Verginella (2003, 193) opaza, da je Primo Levi kot Ze v Potopljenih in
reSenih tudi v Crni luknji Auschwitza (Levijev zadnji esej malo pred njegovim
samomorom aprila 1987; bodimo pozorni tako na naslov prispevka kot tudi na
njegov samomor, ki je verjetno reproduciral “travmo rojstva”!>) ubral zanj neo-

*x Kk *x

13 Besedo “Kadavergehorsam”, ki ima slovensko ustreznico v izrazu “slepa pokorscina”, je uporabil Adolf
Eichmann, eden glavnih organizatorjev Endlosung. Vendar dobi izraz povsem drugacne konotacije, ¢e si
ogledamo njegovo dobesedno semantiko: Kadaver pomeni namre¢ truplo, mrhovina, mrtvina, Gehorsam pa
pokorscina. Taboris¢niki naj bi potemtakem po Eichmannu ubogali kot trupla ali kot (Zivi) mrtveci.

14 Dyomim pa, da se je Lacan realne vsebine tega pronicljivega stavka tudi zavedal (gl. Juri¢ Pahor 2000,
61-68).

15 Primo Levi se je iz tretjega nadstopja svoje rojstne hise vrgel v stopniscni jasek. Bertil Jacobson (1988)
poudarja, da samomori aktualizirajo rojstnoregresivni povratek v prednatalni svet. Zal psihoanaliti¢ne $tudije,

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 45

bicajno polemicne, odlo¢ne in odrezave tone, potem ko je dolga desetletja pisal
“brez zamere in odmaknjeno”. Bralca je hotel “razdraziti in zadnji¢ prepricati”, da
je moderna druzba odprla neukrotljivi potencial instrumentalne nasilnosti in
destruktivnosti, ki sili v ponovitev: “Zgodilo se je, torej se lahko spet zgodi; to je
bistvo tega, kar imamo povedati” (Levi [1986] 2003, 160).

Groza in rojstivo

Vir: Kogan 2004, 108

(Ex-kurz: ko Levi govori o “Crni luknji Auschwitza”, drugi taboris¢niki pa o
“breznu zla” ali “stiku z nicem” in podobno, pri tem seveda ne trdijo, da fasizem
izhaja iz prvobitnih gonov in ti iz materinega spolnega organa, saj se Se prevec
dobro zavedajo, da je glavni emocionalni izvor fasizma, tudi v njegovi nacisti¢ni
razli¢ici, prav teror, ki prihaja od zunaj [in se ga kaj lahko ponotranji], ne pa
¢lovekova primarna matrica per se. Ugotovitev se zdi banalna in smesna, vendar
to ni, ¢e upostevamo, da tudi priznani psihoanalitiki niso imuni pred dozdevno
“arhaicno” ekscesivnostjo, ki jo sicer oznacujejo kot “veliko nevarnost”, ki re-pro-
ducira “fasisticni sindrom”, a vendar tako, kot da bi ta sindrom izhajal prav iz

* K
ki se poglobljeno ukvarjajo s taboris¢nimi travmami, ta aspekt povsem zanemarjajo, pa ¢eprav ga implicitno
ogovarjajo in ponekod tudi precej oc¢itno ponazarjajo z risbami svojih klientov (gl. npr. Kogan 1995; 2004).



46 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 47

zenskih reprodukcijskih organov ali kar iz carovniske kuh’nje. Takole se
dobesedno glasita dva zbirna “tematska cikla [sic]”, pravzaprav edina dva, ki
strukturirata omenjeno, precej obsezno knjigo: 1. “Maternica, iz katere to [sic] se
je skotilo, je $e plodna”i6, 2. “Carovniska abeceda fasizma” [Modena ur. 1998;
kazalo in uvod]. Glej tudi Zizkova razmisljanja o “fundamentalisticnih’, rasis-
ticnih in/ali religioznih pokolih, ki segajo tja do ‘nesmiselnih’ nasilnih
izbruhov, [...], nasilju, ki ga je skorajda treba imenovati Es-Béses, Ono-Zlo, nasilju,
ki nima utilitaristi¢cnih ali ideologkih vzrokowv, [...]” [Zizek 2001, 41, 41-48; izp. Z.).

Ad b) Preteklost, povezana z genocidno izkusnjo 20. stoletja, je “tostran po-
zabljenega [...] in, Ceprav je zavestnemu spominu nedostopna, aktualnosti dosti
blizja [..] kot vsa preteklost.” (Lyotard 1988, 22) Prav na to opozarja Lawrence
Langer (2000, 56), ko govori o trajanju ali trajajocem casu, ki je tostran poz-
abljenega in ga ni mogoce izlociti iz spomina. Opozarja pa tudi na to, da obstaja-
jo preteklosti, ki dobivajo - kot je zapisal Jean Améry ([1966] 1988, 13) - za
posameznike in kolektive status “neizgubljivega ¢asa”. Neizgubljivo tega ¢asa ima
mnogo obrazov. Améry govori o “neizgubljivosti torture”, o kateri meni: “Kdor je
bil mucen, ostane mucen. Vanj je neizbrisno vZgano mucenje, tudi tedaj, ko ni
mogoce dokazati klinicno objektivnih sledov” (ibid., 51). To velja tudi za druge
razlicice “radikalne negacije socloveka”, kajti: Mine “tujost v svetu” (ibid., 57), se
povrne “sesuto zaupanje v svet” (ibid., 58), zbledi “sramota unicenja” (ibid.)?
Amery govori tudi o “zajezeni grozi” (ibid.) ali strahu, ki jima je preziveli Se naprej
pasivno izpostavljen.

Ta prisotnost preteklosti v sedanjosti, s katero se nenehno soocajo prezivel,
tako da so kljub osvoboditvi “zmeraj Se povezani z njo” (Pahor 1967, 25), se kaze
tudi v tem, da je v naSem c¢asu med glavnimi in ocitno najnujnejsimi preokupaci-
jami prav proucevanje spominov in memorije!’’ ter prenosa ekstremno trav-
matskih izkuSenj na potomce. V psihoanaliti¢ni literaturi oziroma v delih, ki se
navezujejo na psihoanaliticna spoznanja, je ta pojav obravnavan pod nesinonim-

*x Kk k

10V izvirniku: “Der SchoR ist fruchtbar noch, aus dem das kroch”. Z nemsko besedo Schof je dobesedno mis-
ljena maternica, vendar v slovens¢ini nima natancne ustreznice. V Debenjakovem Velikem nemsko-slovenskem
slovarju iz leta 1992 beremo: Schofs: 1. narodje, fig. krilo; 2. poganjek, mladika.

17 Taja Kramberger (2001, 16) opozarja, sklicujo¢ se na klasi¢na dela Maurica Halbwachsa, na neelaborirano in
neproblematizirano rabo pojma “spomin” v slovenski znanosti. Temu botruje dejstvo, da slovens¢ina nima
dveh izrazov, ki bi ustrezala francoskima pojmoma mémoire in souvenir. “Ce sledimo Halbwachsovi koncep-
tualizaciji natanc¢no in korektno, opazimo, da je ena od pomembnih demarkacij za razumevanje njegovega
dela tista med posameznimi individualnimi spomini (souvenirs), ki jih druzba imponira posamezniku (gre za
fragmente in podobe, mnezi¢ne recidive, ki ostanejo od dogodka, od objekta ali srecanja z objektom) in kolek-
tivno memorijo (mémoire collective), ki je arzenal vseh odlozenih spominov doloc¢ene skupine ali sirse skup-
nosti, ki ¢akajo na priklic, ergo nekaksen zbir latentnih spominov skupnosti, povezan v koherentno celoto
memorije.” (Izp. T. K.) Avtori¢in nasvet, naj imamo v mislih to distinkcijo, ko piSemo taksna besedila, je
pomemben, pa ¢eprav ga, kot bomo Se videli, ni mogoce dosledno rabiti, Se posebej, ker je kolektivha me-
morija prepletena z individualnimi spomini in tako nujno usmerja na oba pomenska “sistema”.

no in neenotno uporabljenimi pojmi, kot so generacijski transfer, transgeneraci-
jska travmatizacija ter intergeneracijska ali, najpogosteje, transgeneracijska trans-
misija (tudi: transgeneracijsko tradiranje, transgeneracijski prenos ali transge-
neracijsko posredovanje) travime; v novejsih raziskavah se ob omenjenih pojmih
uporablja tudi termin transgeneracijska transmisija memorije ali transgeneracijski
spomin, pojma, ki se prav tako navezujeta, ali Se dolo¢neje, omejujeta na geno-
cidno politiko nacionalsocializma. Bolj poglobljen pogled na medtem precej
obsirno literaturo namrec razkrije, da so taksne raziskave pridobile domovinsko
pravico zlasti v Izraelu, ZDA ter nekaterih zahodnoevropskih drzavah, predvsem
v Nemciji. To pa ne velja za Italijo, ¢eprav so bila med drugo svetovno vojno tudi
tu koncentracijska taboris¢a - med njimi posebna “per slavi” (pojem je bil v rabi
tako za slovensko in hrvasko prebivalstvo Julijske krajine, ki pa je bilo Ze desetlet-
ja pred drugo svetovno vojno oznaceno kot rasno manjvredno in “alogeno”, kot
za civilno prebivalstvo Slovenije in Jugoslavije), kar Sele v zadnjih nekaj letih
polagoma pronica v italijansko in $irso javno zavest (gl. Capogreco 2004; Colotti
1999; Jezernik 1999; Juri¢ Pahor 2003). To prav tako ne velja za Slovenijo, ceprav
je izkusnja fasisticnega in nacisti¢nega genocida trdno vpisana tudi v telo in seb-
stvo prezivelih Slovencev ter v transgeneracijsko memorijo/spomin.

TRANSGENERACIJSKA TRANSMISIJA TRAVME

Transgeneracijska transmisija fasisticne in nacionalsocialistiCne travme se
prvenstveno dogaja prek mehanizma, ki je opisan kot zgodnja nezavedna identi-
fikacija s pomembnimi drugimi, zlasti s starSevsko instanco. Identifikacija se ne
dogaja zgolj z osebo ali lastnostmi in s predstavnim svetom matere/oceta, temvec
je tip nezavedne identifikacije z zgodovino, ki vsaj deloma ni pripadala generaci-
ji otroka, saj je obstajala Ze pred njegovim rojstvom. Ta formulacija implicira, da
so se potomci - pripadniki druge in tretje generacije - rodili po osvoboditvi, da
pa so bili neogibno vpleteni v travmatsko zgodovino svojih prednikov. Judith
Kestenberg (1989) govori o “transpoziciji” v smislu nezavedne identifikacijske
soudelezbe v travmati¢ni zgodovini starSevske generacije. Haydee Faimberg
(1987) ta identifikacijski tip oznacuje kot “télescopage” treh generacij. Hillel Klein
in Ilany Kogan (1986) uporabljata koncept “prezivetveni mit”; ta vsebuje pro-
tislovne spomine na travmatsko preteklost, ki se sucejo okrog tem, kot so Zivljen-
je in smrt in se “transgenerirajo” tudi v psiho otrok.

Vrsta raziskav in studij primerov o prenosu travme od starSev na otroke do
tretje generacije potrjuje hipotezo Phyllis Greenacre iz leta 1967, ki je bolj ali manj
splosno sprejeta in s katero se je Se posebej poglobljeno ukvarjala Ilany Kogan
(1990, 534; gl. tudi Kogan 1998): Otrok lahko podozivi hudo travmo, izzvano bo-
disi z enkratnim dogodkom ali s kroni¢nim stanjem oseb, ki so otroku blizu, Se
posebej matere, neposredno, skorajda tako, kot da bi se zgodila njemu samemu.



48 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

In sicer tedaj, ko je otrok v fazi oziroma poziciji, ko prevladujejo mehanizmi intro-
jekcije-projekcije, torej mehanizmi, prek katerih otrok skusa vse dobro sprejeti
vase (introjicirati), vse slabo pa vredci iz sebe (projicirati) Vendar je treba prej Se
dodati, da se travmatizacija praviloma ne pri¢ne Sele ob rojstvu oziroma v zgod-
njem, predverbalnem obdobju, temvec Ze pred tem.

Intrauterina komunikacija med materjo in fetusom, kot tudi reakcije fetusa na
obcutke, ki mu jih neposredno posreduje mati, je precej dobro raziskana (gl. npr.
Chamberlain 2001; Janus 2000; Verny in Kelly 1983). Iz teh razprav izhaja, da se
identifikacija (iz lat. identitas, istovetnost; facere, narediti, napraviti) ali
vzpostavitev vezi med materjo in otrokom (bonding) za¢ne Ze v materinem tre-
buhu in da se travmatizacija matere - zanimivi so izsledki raziskav Lesterja W.
Sontaga in drugih, ki se nanasajo na drugo svetovno vojno (gl. Verny in Kelly
(2001, 45-54) ter na posledice bivanja v koncentracijskih taboris¢ih (gl. Wardi
1997, 83-131) - neogibno prenasa tudi na otroka. Dina Wardi (ibid., 95-96) nava-
ja, da je imelo nadpovprecno Stevilo prezivelih mater precejsne tezave v
nosecnosti, ki so se pogosto koncale s spontanim splavom, prezgodnjim
porodom ali podpovprecno tezo novorojenckov, kar pomeni, so bili otroci Ze v
materinem trebuhu sooceni z “vsiljeno ustavitvijo rasti’; tudi “popolna steril-
nost”18 prezivelih mater ni bila redek pojav. K temu spada, da Stevilne prezivele
matere po rojstvu otroka zaradi prestanih grozot preprosto niso bile sposobne,
da bi zadovoljevale potrebe svojih otrok, jim bile to, kar D. W. Winnicott imenuje
“zadosti dobra mati/good enough mother”. Mnoge med njimi so v vojni ali
taborisc¢ih zgubile enega ali kar oba star$a, brate, sestre pa tudi otroke; v nekate-
rih nacisticnih unicevalnih taboris¢ih so otroke, Se posebej dojencke,
starSem/materam ze takoj ob prihodu nasilno odvzeli (nacisti tako niso le skrajno
travmatsko prizadeli mater, ampak tudi otroke, pod pogojem, da jim je bil
prihranjen “takoj$en krematorij” ali smrt), na kar na presunljiv nacin opozarja
Kurt R. Eissler ([1963] 1984), ko zigosa prakso izvedenskih mnenj zdravnikov in
psihiatrov-kolegov glede restitucije za posledice utrpelih psihi¢nih skod: “Umor
kolikih svojih otrok mora ¢lovek vzdrzati brez simptomov, da lahko ima normal-
no konstitucijo,” beremo ze kar v naslovu razprave. Osrednje sporocilo, ki ga
razprava vsebuje, pa je: “Zivljenje starev se konca, ko postanejo price unicen-
ja/propada [Untergang] svojih otrok” (ibid., 190). Obstajajo travme, zaradi katerih
se zlomi vsaka psihi¢na struktura. Dejansko sta vojna ter genocid pogosto pre-
trgala tudi naravno kontinuiteto generacij.

*x Kk x

183 pojavom sterilnosti se je soocala tudi nekdanja trzaska taboris¢nica Ema Tul, ki je leta 1952 spoznala svo-
jega bodocega moza: “[...] sre¢na sva in ¢isto ni¢ nama ne manjka. Le otrok na zalost nisva uspela imeti.” Tudi
v okviru raziskovalnega projekta smo pri iskanju moznih intervjujskih partnerjev, potomcev prezivelih, neka-
jkrat naleteli na izjavo tipa: “Ne, g./ga. N. N. nima otrok; kolikor sem seznanjen/a, jih nima/ta” itd. O pojavu
sterilnosti o¢etov doslej nisem naletela na ustrezne znanstvene podatke.

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 49

Iz podatkov nadalje jasno izhaja, da so otroci prezivelih na specificen nacin
povezani s travmatsko izkusnjo svojih prednikov. Kronolosko so se rodili po osvo-
boditvi, ¢ustveno pa so se rodili vanjo. Yossi Hadar (1991) ugotavlja, da se zacne
“individualni ¢asovni kontinuum” druge generacije tam, “kjer je bila prekinjena
individualna ¢asovna krivulja njihovih starSev”. Héerke in sinovi “nimajo nobene
moznosti, da bi iz svojega sveta izkljucili holokavst, ¢e so predniki o tem govorili
ali ne”. Medtem ko je za mnoge prezivele obstajala moznost, da so se v svojem
lastnem ¢asovnem kontinuumu lahko $e vrnili v kraj, ki je obstajal pred njihovo
deportacijo, ta izkus$nja njihovim otrokom - in v dolo¢enem smislu tudi
vnukom - ni dostopna. Rodili so se “v senco holokavsta” (gl. tudi Hass 2001) in so
bolj ali manj postavljeni pred dejstvo, da se v njej orientirajo.

Naj v navezavi na izraelsko psihoanaliticarko Ilany Kogan (1990, 534; 1998;
2000; 2004), ki se tako v psihoanaliticni praksi kot teoriji Ze vrsto let izérpno
ukvarja s travmami potomcev prezivelih, preidemo na predstavitev stirih znacil-
nih mehanizmov transgeneracijske transmisije travm:

Projektivha obramba travme kot reSilni prijem. Prezivela mati/oce svojega
otroka nezavedno uporabljata kot “container” (Kogan) za svoje ekstremne
travmatizacije, od neznosne zalosti do nevzdrzne agresije, ki sovpada z identi-
fikacijo s storilcem ali dolo¢neje, z njegovo “introjekcijo”9. Ker ta ¢ustvena stanja

*x Kk Kk

19V tem sklopu so koristna razmisljanja Sandorja Ferenczija (1873-1933), ki je v okviru psihoanaliticnega
transferja odkril, da je sovrastvo praviloma bolj intenzivno sredstvo fiksacije na drugo osebo kot ljubezen. V to
ga je navajalo tudi dejstvo, da so bili otroci v njegovem ¢asu pogosto izpostavljeni represivni vzgoji, kar v
otroku nujno poraja strah ter ekstremno identifikacijo s storilcem. “Toda isti strah, ko doseze svoj visek, jih
[otroke] prisili, da se podredijo volji storilca, da uganejo vsakrsen njegov vzgib, mu ustrezejo, tako da pozab-
liajo sami nase in se povsem identificirajo s storilcem. Z identifikacijo, recimo ji introjekcija storilca, ta izgine
kot zunanja realnost - postane intrapsihi¢na, namesto ekstrapsihi¢na; intrapsihi¢no pa je podvrzeno sanjske-
mu stanju, kot je to travmatski trans, torej primarnemu procesu, kar pomeni, da se ga lahko ustrezno principu
uzitka modelira ali pozitivno- in negativno-halucinatori¢no spreminja. Na vsak nacin agresija preneha obstajati
kot toga zunanja realnost in v travmatskem transu otroku uspe, da ohrani prvotno stanje neznosti” (Ferenczi
1988, 308-309; izp. M. J. P.). Za otroke ima proces introjekcije storilca hujse posledice kot za odrasle, ker ga ne
morejo anticipirati, se mu miselno ali aktivno upreti. Otrok je namre¢ povsem odvisen od matere/oceta in
mora psihi¢ni teror preobraziti iz neznosnega v znosnega: “Mati/oce sta trda do mene, me tepe/ta, izrablja/ta,
mudi/ta [itd.], v bistvu pa me ima/ta rad/a.” Iz studij o ekstremnih travmatizacijah vemo, da prihaja do tovrst-
nih regresivnih procesov tudi pri odraslih zrtvah. Ti procesi evocirajo zgodnje oblike primarnih odnosov, ki so
povezani s totalno odvisnostjo, tako da tudi odrasla Zrtev na tragicen nacin “halucinira” v storilcu edini vir
varnosti. To lepo ponazori Jan Philipp Reemtsma (1998, 179), ki je kot talec 33 dni prezivel v izolaciji v neki
temni kleti. Takole pise o sebi v tretji osebi: “Enkrat je imel fantazijo, da bi ga ugrabitelj tolazil, se ga dotaknil,
mu polozil roko na ramena. Ni mu lahko to zapisati; tezko mu je bilo, da si to zeljo prizna [...].” Primo Levi go-
vori o koncentracijskem taboris¢u kot “nehumanem in cini¢nem okolju, v katerem so nacisti do skrajnosti
degradirali svoje zrtve, nato pa nekaterim podelili lazen obc¢utek mo¢i” in dodaja, da je bilo potrebno “veliko
moralne pokon¢nosti, da Zrtev ni podlegla sodelovanju in ¢aru dvoumne oblasti, ki ji je bila ponujena [...], kajti
hujse ko je zatiranje, vecja je pripravljenost Zrtve na sodelovanje” (povzetek, Verginella 2003, 185). Kljub temu
Levi - podobno kot Ferenczi, Reemtsma ter proucevalci ekstremnih travm - vztraja, da storilec ostaja storilec,
Zrtev pa Zrtev; med storilci in njihovimi Zrtvami ni mogoce vzpostaviti logike simetrije (ibid.; Levi [1986] 2003,
36-37).



50 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

in Se posebej “travmatski introjekt” zaradi ogrozujocih lastnosti, ki so Se posebej
povezana z obcutki krivde in sramu (ki praviloma ne mucijo storilce, ampak
zrtve; gl. Hirsch 2000) ne moreta obdrzati v sebi in jih pomiriti ali simbolno obde-
lati, jih vlagata v otroka. Prek procesa projektivne identifikacije otrok tako kaj
lahko postane storilec, ki ga mati/oce implicitno dozivita kot groznjo, vdor ali
napad, in ki u¢inkuje bolece ali pa ju degradira: npr. vedes se kot “majhen Hitler”
(Bergmann M. S. 1998, 273; Bergmann M. V. 1998, 341-343); “ti me bos Se unicil”
(Bergmann M. V. 1998, 353). Skratka, v tem procesu projekcije ali eksternalizacije
spravi otrok - tako reko¢ kot reprezentant introjiciranega storilca - mater/oceta
znova v vlogo zrtve (kar odgovarja ponovitvi starSevske travme), hkrati pa je
izzvan k dokazovanju, da ni storilec, kar pomeni, da naj zbrise travmatizacije, ki
sta jih mati/oce dozivela, ali jih vsaj omili. Otrok na ta nac¢in dobi dva “obraza™
tako storilca kot tudi “resitelja”. S svojo osebo predstavlja prostor za Zelje, strahove
in afekte, ki niso njegovi lastni, a se mu vpisejo. Zaradi tesne povezanosti z mater-
jo in/ali ocetom mu je hkrati onemogoceno, da jih prepozna kot sebi nelastne.
Rezultat tega je, da ostaja ujet v starSevsko travmatsko zgodovino in jo skupaj z
njimi ponavlja, re-inscenira in naposled prenasa na svoje lastne otroke, ali tudi
sicer$nje ljudi.

2. Otrok kot kompenzacija in nadomestek. Otroku se pripise posebno
poslanstvo: njegovi zivljenjski cilji naj popravijo travmatizacijo matere/oceta ter
zapolnijo “psihi¢no luknjo” (Kogan 2000, 164-176). Pri tem izstopata dve pricako-
vanjski drzi: Prvi¢, otrok rabi kot nadomestek za umorjene druzinske clane,
sorodnike, prijatelje, kar lahko sovpada z misijo “resitelja”. Dina Wardi (1997) go-
vori o vlogi otrok kot “spominske svece”: mati/o¢e skusata “oziviti” zgubljene in
pogosto idealizirane druzinske ¢lane, ki so umrli v koncentracijskih taborisc¢ih
(otrok je postal nadomestni otrok, nemalokrat so mu dali ime drage osebe, ki se
“ni ve¢ vrnila”). Drugi¢, otrok naj se izkaze s posebnimi osebnimi in poklicnimi
dosezki?® in tako obudi prekinjeno ali moc¢no okrnjeno “vitalnost” Zivljenjske sile,
torej kontinuiteto. Ali z besedami Ilse Grubrich-Simitis (1984, 226): Otroci naj
postanejo za starse “most do Zivljenja in jim po dolgoletni konfrontaciji s smrtjo
[..] podarijo psihi¢no zivljenje; nadomestijo naj zgubljene idealizirane
ljubezenske objekte, da tako reko¢ smuknejo v njihove prekinjene biografije in
zacnejo ziveti tam, kjer so ti prenehali, da torej v bistvu zbrisejo umor starsev, bra-

*x Kk *x

20 14 studij izhaja, da ima druga generacija prezivelih Judov visjo izobrazbeno raven in vecje gospodarske
uspehe kot otroci, katerih starsi ne spadajo v kategorijo prezivelih. (Bar-On 1997, 40-41). Podobno Albert F.
Reiterer [1986, 127] ugotavlja, da je “najvi$ja izobrazbena kategorija” znotraj slovenske manjsine na Koroskem
“znatno mocneje zastopana kot pri nemsko govorecih.” Kaze pa, da analogne nadpovprec¢ne reprezentacije
pripadnikov “manjsine” v Furlaniji - Julijski ni mo¢ zabeleziti. Podatki Toussainta Hocevarja in Alesa Lokarja,
predstavljeni na Mednarodni konferenci o manjsinah v Trstu (10.-14. julij 1974), izpri¢ujejo namrec visjo izo-
brazbeno in poklicno raven pripadnikov italijanske narodne skupnosti (ibid., 81).

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 51

tov in sester, otrok, sorodnikov in prijateljev; kot resitelji naj se povrnejo v psi-
hoti¢ni svet koncentracijskih taboris¢ in poskrbijo za to, da starsi tokrat iz njega
ne pridejo kot oskodovane, ponizane zrtve; agirajo naj zatrto sovrastvo starsev in
nad njimi storjeni zloc¢in naj mascujejo tako, da pri¢ajo zanj v svojem lastnem
nezivetem zivljenju - kakor okameneli, kakor spomenik; s svojim bivanjem naj
demonstrirajo generativno potenco starsev in spodbijajo namen storilcev, da se
iztrebitev celega, za nevredno oklicanega naroda, le Se ne uresnici [...].” Skratka,
nezavedno sporocilo, ki ga te pricakovanjske drze posredujejo, se glasi:
“Podozivite naso preteklost v koncentracijskih taborisc¢ih in resite jo za nas.” Kljub
tesnobnosti tovrstnega nacela ali “mehanizma” pa je treba vendar dodati, da ga je
mnogim potomcem prezivelih uspelo spremeniti v kreativne, zdravilne sposob-
nosti, s tem da so se na primer v nadpovprec¢no velikem Stevilu odloc¢ali za pok-
lice, kot so odvetnik, pravnik, psihiater, psihoanalitik, zdravnik, terapevt, prouce-
valec ekstremih travm in “zbrkljanih” identitet, umetnik, pisatelj, pesnik, ucitelj. Iz
“morja smrti” je tako - in ne poredko - nastal tok zivljenja, iz smrti ali “Zivo-tar-
jenja v senci” pa svetlobna, nadobudna eksistenca, ki so jo latentno vselej nosili “v
sebi” tudi taboris¢niki (umrli in preziveli) in jo (ne le) “svojim” posredovali

naprej.

3. Emocionalna nedostopnost matere/oceta: Otrok, ki skusa mater/oceta
“tolaziti” ali jo/ga resiti, Zeli na ta nacin potesiti svoje lastne genuine potrebe po
varstvu in zasciti. Vendar se pri tem sooca z nedostopno starsevsko instanco
oziroma s pojavom, za katerega je Robert J. Lifton uporabil izraz “pychic closing
off”, psihi¢no zaprtje, znacilno za ljudi, ki so doziveli vojne in taboris¢ne grozote,
in se mora na koncu izpolnitvi te potrebe odpovedati. Tem otrokom pogosto ne
preostane ni¢ drugega kot to, da zatajijo, udusijo ali odcepijo svojo Zeljo po
empati¢ni materi in/ali ocetu. Lahko bi rekli, da ponovijo eksistencialno stisko
materine/oCetove osamljenosti. Fern Schumer Chapman (2002, 10) piSe: “Vse
svoje zivljenje sem hrepenela po [materi], po dejstvih, po pokolenju, toku
pripovedovanja, ki tece pred mano, v meni in preko mene navzven.” Nekateri
otroci prezivelih govorijo tudi o “razpoki v resonanc¢nih tleh” in s tem menijo, da
dusevnemu instrumentu ni ve¢ mogoce izvabiti polnega zvena, polnega afek-
tivnega valovanja. Kaze pa, da se to v tretji generaciji spremeni. Z vnuki, ki
vzpostavijo celovit Zivljenjski cikel in pridejo v pogovorni stik s starimi starsi, je
morda druzini uspelo vrniti upanje (Bar-On 1997; Rosenthal 1997). Temu botru-
jejo razlicni dejavniki: staranje prezivelih, ki tematiko smrti in pre-Zivetja naredi
spet akutno, komunikacijske strukture znotraj specificne druzine, navzocnost
vedozeljnih, odprtih mladostnikov (“Uns hat keiner gefragt” [Nas nih¢e ni
vprasal] se glasi izzivalni naslov knjige, ki hoce opozoriti na “vlogo tretje ge-
neracije v pomenu holokavsta” [Pyper 2002]) in nenazadnje sprememba vrednot
v “globalnem obdobju”.



52 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 53

4. Travmatizacija v fantaziji: Otrok skusa stare razumeti in jim pomagati tako,
da ponovno podozivi in agira dozivetja starev ter z njimi povezane afekte in fan-
tazije: Ker teh ni mogoce simbolno obdelati, ima vedenje otrok znacaj konkretiz-
ma, ki uprizarja nezavedno identifikacijo z usodo star$ev (Grubrich - Simitis
1995). Judith Kestenberg (1998) govori o potomcih prezivelih, ki se spet podajo v
“Casovni tunel” zgodovine nacisticnega preganjanja. Pri tem v svojih fantazijah
zivijo v dveh resni¢nostih, svoji lastni in tisti, ki pripada travmati¢ni zgodovini
starsev. Potomci preganjanih ali prezivelih imajo pogosto vtis, da se ¢as ustavlja,
nimajo obcutka za lastni zivljenjski ¢as. Tipicna izjava, ki jo vedno znova slisimo,
se glasi: “Ne zivimo v sedanjosti, temvec v preteklosti” ali “Preteklost nas ima v
primezu”. Ta “dvojna realnost” nujno vodi k mesSanju preteklosti s sedanjostjo.
Posledica je vsaj parcialna identitetna zmeda ali obcutek fragmentirane identitete
(“sami kosi”), ki se odraza tudi v etno-nacionalni identiteti (gl. intervjujske
izvlecke v Juri¢ Pahor 2000, 320-323, 360-361). Vamik Volkan (2000, 44; 2002,
45-47) govori, prav v navezavi na etni¢no ali narod/nost/no identiteto o
“Casovnem kolapsu”, v katerem se zgoscajo fantazije o preteklosti s sedanjostjo, ki
se pokazejo predvsem v emotivno stresnih pogojih. Variacij na temo “Casovni
kolaps” je veliko. Obicajno so vezane na doloc¢ene (realne ali imaginarne) trav-
matske zgodovinske dogodke, ki niso nujno povezani s fasizmom in nacizmom,
pa Ceprav so z njim v “medsebojni interakciji”, na realen ali imaginaren prostor
ter na specificna mesta, kjer se spoznavajo in precijo razli¢ni ljudje in razlicne
skupine v druzbi.

MOC MOLKA; MEMORIJA

V raziskavah o transmisiji ekstremnih travmatizacij prezivelih na potomce se
mnogi avtotji opirajo na opazanje, da se v Stevilnih druzinah o izkusnjah prega-
njanja niso pogovarjali, temvec je o tem vladal molk. Dolgotrajna in vztrajna nes-
posobnost medsebojne komunikacije naj bi bila znacilna za druzine prezivelih.
Precej se govori o “tajni preteklosti starev” (Kestenberg 1989, 169), o “Zivljenjski
tajnosti holokavsta” (ibid., 166), o “paktu molka” (Rosenthal 1997, 19). Kljub
prikrivanju ali prav zaradi njega naj bi se pri otrocih in - v deloma manjsi, delo-
ma pa celo povecani meri - vnukih oblikovala potreba prodreti v “prepovedano”
Zivljenjsko podrocje njihovih prednikov, se tako rekoc podati v “Casovni tunel” nji-
hove zgodovine preganjanja, kjer se ti soocajo z zastrasujo¢imi slutnjami, gro-
zljivimi - tudi prepovedanimi in tabuiziranimi - podobami, zajezenimi agresijami
in podtalno, blokirano zalostjo. Tilmann Moser (1987) govori o “demonskih figu-
rah”, Tlany Kogan (1998) o “nemem kriku otrok”, Joachim Gneist (1995) o “bor-
derline sindromu” kot “psihodrami nasega Casa”. Gneist poskusa danasnjo
druzbo razumeti kot “borderline druzbo”, saj je vodilni tip sodobnega ¢asa prav

fragmentirani ¢lovek. Meni, da je vzvode za izoblikovanje tega tipa poleg drugih
mehanizmov druzbe zaradi hitrih socialnih sprememb treba iskati v poznih
posledicah druge svetovne vojne in So’ah.

Ceprav molk ne predstavlja ni¢ konkretnega, se v njem vendar nekaj odsotne-
ga podozivi kot mnozi¢no prisotno. Ne-govorjenje torej nikakor ne pomeni ne-
sporocanja; molk je lahko mogoc¢na oblika komunikacije. Gre vecinoma za
obliko, v kateri se izkusnje preganjanja ne sporocajo neposredno, temvec le v
namigih, to je neposredno in zlasti neverbalno (Bar-On 1999; Wajnryb 2001).
Nadalje je treba upostevati, da se je - kot smo ze izpostavili - predelava ekstrem-
no travmati¢nih dozivljanj pogosto samozascitno kazala tako, da so jih Zrtve
zamolcale in se izogibale vsemu, kar jih je spominjalo nanje. Iz pricevanj, “Studij
holokavsta” ter raziskav, ki smo jih opravili pred predlaganim projektom, vedno
znova izhaja, da preziveli s svojim “molkom” nocejo $¢ititi le sami sebe, temvec
tudi svoje druzinske Clane in Se posebej otroke; nekako takole: “not now, in front
of the children ..” (gl. npr. Rothschild 2002, 147, 151). Boris Pahor (1967, 198) svojo
knjigo Nekropola koncuje s temi besedami: “Brez moci sem in ne morem si mis-
liti, kako bodo moje prikazni mogle najti prave besede, da bi se spovedale pred
otroskim zborom, ki zdaj raja sredi Sotorov, pa pred dekletcem, ki je vceraj
zakrozila okoli zice, kakor da jo je zanesel neviden vrtiljak.” V tem smislu je v
molku vsekakor treba videti tudi “zrelo” in ne le - kot to prepogosto predvideva
taksna literatura - kot “skodljivo” mentalno dejavnost. Treba bi bilo torej paziti
tudi na znotraj- in zunajdruzinsko oblikovanje odnosov, na “etiko medsebojne
nepozabljenosti”, to je medsebojnega prepoznanja in pripoznanja, ki se ne odi-
grava le zavestno, v besedah, temve¢ tudi nezavedno, v gestah in dejanjih. Vsaka
strahotna in boleca realnost na ta nacin postane znosnejsa.

Kurt Griinberg (2000, 1030) govori - opirajoc se na prenos travme nacisti¢ne-
ga preganjanja - o “izstopajocem precenjevanju verbalnega”. Pri tem neogibno
naleti na vprasanje, ki se kot rdeca nit vije tudi skozi knjigo Borisa Pahorja, nam-
re¢: Je sploh mogoce ubesediti neizgovorljivo oziroma spomin na neizgovorljivo?
Potreba ali pri-sila to storiti je velika. Georges Perec (1982, 54; gl. tudi Semprun
1997) pise v svoji knjigi W ali otroski spomini, da se “neizrekljivo ne izrazi v
zapisanem, je to, kar je pisanje sprozilo ze dolgo poprej”. Pri tem igra veliko vlogo
zavest, da tega, kar “se je zgodilo”, sploh ni mogoce zajeti v “prave besede”. Ruth
Waynryb (2001, 111) govori o “nemogoci dolo¢nosti govorjenja/negovorjenja”,
kar ne preseneca, ¢e upostevamo, da ekstremna travmatizacija zapusti v ¢cloveku
“psihi¢no luknjo”, ki jo oznacuje manjkajoc¢a zavest. Tako vsi taboris¢niki zago-
tavljajo, da so si v trenutku zapomnili svojo Stevilko na notranji strani leve pod-
lakti, in Ce si je niso, se jim je dobesedno znova “vzgala” v spomin. “Nemscine
nisem znala,” pravi Ema Tul (2003, 36, 40), “tako, da sem preslisala svojo Stevilko.
Nemka v uniformi, Auxierka, je pogledala mojo stevilko na roki in me posteno



54 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

pretepla s pasom. Zvecer sem znala Stevilko na pamet. To je bil rutinski postopek,
tako si se hitro naudil, ker si moral znati” (izp. M. J. P.). O tragi¢ni funkciji
taborisca, v katerem je bila, je mnogo zvedela $ele naknadno, po vojni, “marsikaj
tudi iz literature”.

Mnesti¢na odcepitev ali disociacija taboris¢ne izkusnje je bila nuja. Travma,
tako se paradoksno zdi, je bila zanikana, potisnjena v latenco prav v trenutku, ko
je bila proizvedena. In tudi otroci so v tej ali drugi obliki postali njeni “tajni nosil-
¢i”. Tudi njihova podoba o genocidni travmi sestoji “iz pripovedi - taksnih, ki jih
je mogoce glasno izreci in vedno znova pripovedovati, in taksnih, ki so se pre-
nasale iz generacije v generacijo” (Kogan 2004, 96). Slednjim pa se je, kot se zdi,
mogoce priblizati zlasti z neverbalnimi sredstvi, denimo s kreativno dejavnostjo
(npr. risanjem), ki tako postane neke vrste stenogram, jezik onkraj besed - jezik,
ki predstavlja pomene preteklosti, ki se jim je nato z ustrezno pomocjo mogoce
priblizati in jih vnesti v diskurz, povezati v zgodbo (ibid., 90-111). Podobno
Claude Lanzman, reziser vecurnega dokumentarnega filma So ah, zagotavlja, da
prenos izkudnje genocida velikokrat poteka prav prek estetskega pristopa. Gre za
pristop, ki omogoca dostop do necesa, kar po svojem bistvu presega meje zavesti
in osebnega in kar ima lahko splosno (ne-osebno) veljavnost in posledice
(Felman 2000). Saul Friedlinder (1994, 262) je opisani pojav v svoji razpravi
Trauma, Memory, and Transference bolj skepti¢no strnil takole: “So’ah nosi v sebi
eksces. Na ravni posameznika se zdi, da ni mogoce potegniti odresilne dokonc¢ne
¢rte (s tolazilnimi in z zdravilnimi efekti), pa najsi je to Se tako zazeleno. Na ravni
kolektiva pa [...] ni dvoma, da bo minevanje ¢asa ta ‘eksces’ zbrisalo” (izp. M. J. P.).

V raziskovalnem projektu si bomo bolj poglobljeno postavili naslednje
vprasanje: Je glede na procese spominjanja dejansko mogoce govoriti o opozici-
ji med individualno in kolektivno ravnjo? Mar ni (dosti) prej tako, da se obe na
kompleksen nac¢in med seboj prepletata? Naj na tem mestu poudarimo, da bodo
pri tem imele poseben pomen teorije o komunikativni in kulturni memoriji, ki so
jih razvili Jan Assmann (1988; 1999), Aleida Assmann (1998; 1999) in Harald
Welzer (2002) - tudi zaradi tega, ker jih je mogoce obravnavati v tesni zvezi z zgo-
raj opisanimi transgeneracijskimi identifikacijskimi mehanizmi. Te teorije se opi-
rajo na francoskega sociologa Maurica Halbwachsa (1985; 2001), ki je v dvajsetih
in tridesetih letih 20. stoletja napisal temeljna dela o kolektivni memoriji.
Individualni spomin, tako Halbwachs, nastane Sele med socializacijo, torej v
komunikaciji s pomembnimi drugimi, in je vedno kolektivnho doloc¢en. Uvedel je
tudi pojem druzbenega okvira, znotraj katerega se spomini organizirajo, pre-
nasajo in transformirajo.

Tako komunikativno kot tudi kulturno memorijo bi po Halbwachsu lahko
zaobjeli kot obliki kolektivhe memorije. Njuno distinkcijo uvajamo na podlagi J.

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 55

Assmanovega pojmovnika, pri ¢emer vkljuc¢ujemo tudi pri Assmannu zanemar-
jene psihoanaliti¢ne vidike.

Komunikativha memorija (Gedichtnis) vsebuje zivi spomin (Erinnerung),
zgodovinsko izkusnjo v okviru individualnih biografij. Ta spomin, ki je le delno
strukturiran ali neformalen, se posreduje naprej preko vsakdanjih interakcij v
obliki "organskih memorij" (njihovo oblikovanje se, kot poudarja Harald Welzer,
pri¢ne ze v materinem trebuhu), izkusenj in ¢utno-konkretno posredovanih na-
rativov (zgodb, pravljic, legend). Tako komunikativha memorija ¢asovno obsega
dobo priblizno treh - v skrajnem primeru stirih ali petih - generacij, torej 80-100
let, zivi pa pretezno iz relacij z drugimi osebami in skupinami v polju napetosti
posedanjanja preteklega. Ker je komunikativha memorija ¢asovno omejena,
lahko razen o komunikativni memoriji govorimo tudi o kratkotrajni memoriji
druzbe (Kurzzeitgedichtnis der Gesellschaft), ki se na naslednje generacije pre-
nasa bolj ali manj z ustnim izroc¢ilom. Tu jezik, to kar se sporoca naprej, igra
pomembno vlogo, vendar je treba upostevati, da se spomin in ustno izrocilo pre-
nadata tudi z ne-sporo¢enim, zamol¢anim. Sem ne pristevamo le namerno ne-
sporocenega ali zamol¢anega (denimo v smislu zascite otrok pred travmatizaci-
jo), temvec tudi ne-sporoc¢eno, ki osebam, ki sporoc¢ajo, niti ni na razpolago: po-
tlaceno, pozabljeno, zatajeno, odcepljeno.

Vendar je to navidezno ne (vec) prisotno vedno tudi praznina, “luknja v izgo-
vorljivem”, ki zahteva komunikativni volumen, tudi ¢e se ta ne more vec¢ izraziti.
Pri tem gre tako reko¢ za zapolnjevanje spominskih lukenj iz fundusa “komu-
nikativnega nezavednega” (H. Welzer). Tako postaja razumljivo, zakaj hoc¢emo
vedno znova govoriti o “grozljivi” preteklosti in zakaj spomin nanjo ne zbledi.
Silen porast spominskih besedil in diskurzov celo sugerira, da se ti z narasc¢ajoco
casovno razdaljo prej - in skorajda ekscesivno - razrascajo.

Ce sledimo Assmanovi teoriji, potem danes lahko govorimo o prehodu komu-
nikativne v kulturno memorijo: Spomin na travmo preganjanja med fasizmom in
nacionalsocializmom se nahaja na kriti¢ni prehodni tocki. Komunikativha me-
morija, ki so jo zagotavljale predvsem price ¢asa, se spreminja v kulturni spomin.
Ne le zaradi pritiska ¢asa, v katerem se lahko $e Zivo prica o tem, “kar se je zgodi-
lo” (price ¢asa umirajo), postavlja se tudi normativno vprasanje, kako in v kaksni
obliki se bodo naslednje generacije spominjale fasistiCnega in nacisticnega geno-
cida. Problem spominjanja obstaja v transformaciji “mehkih”, to je difuznih in
zelo razli¢nih biografskih spominov, v oblike “trdega”, to je organiziranega, skup-
nega, deljenega in zavezujocega spomina, ali z besedami Lutza Niethammerja
(1985), od “individualne izkusnje” v “kulturno zgoscenost”. Jorn Risen (2001a,
243) govori prav v tem smislu o “transformaciji spominov v zgodovinsko zavest”.
Menjava generacij uvaja historizacijo travme. Michael Jeisman pa v svoji knjigi z
izzivalnim naslovom Na svidenje vceraj (2001) predvideva, da je napocil konec



56 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

“dobe predelave preteklosti”. Danes ne gre vec toliko za to, kar se je dejansko
zgodilo, temve¢ mnogo bolj za to, kako to, kar se je zgodilo, pripovedujemo in
ponazorimo. Skratka ne gre ve¢ toliko za “zive” ali travmatske spomine, temvec za
prihodnost ali (globalno) perspektivo.

Nakazujeta se dve ravni spominjanja. Ena, ki je/bo vse bolj vpeta v splosno-
zgodovinski in druzbenopoliticni diskurz, druga, s katero se Se naprej neposred-
no soocajo preziveli in njihovi potomci. Cetudi se na prvi pogled zdi, da med eno
in drugo zija zev, podrobnejsi pogled razkrije, da ju je treba misliti kot komplek-
sna, prepletena in medsebojno pogojujoca se procesa. Spomini prezivelih in nji-
hovih potomcev so Se Zivi in u¢inkujoci, kar pomeni, da nocejo biti “le” izrinjeni,
potlaceni, temvec¢ tudi sliSani in prenasani, pa ¢eprav se ne oblikujejo vec znotraj
“lokalnega”, torej znotraj teritorialnih meja neke regije, narodnostne skupnosti ali
nacionalne drzave, temve¢ hkrati v meje presegajo¢em komunikacijskem, infor-
macijskem in medijskem svetu, ki postavlja zgodovino neodvisno od akterjev in
prostorov dogajanja v razsirjeno recepcijsko vez. Nathan Sznaider in Daniel Levy
(2001) govorita o “globalizaciji memorije holokavsta”. To tendenco interpretira-
ta - podobno kot Michael Jeisman - pozitivho, ker na ta nacin “holokavst” (v
sirSem pomenu besede, saj termin ni ve¢ razumljen zgolj kot oznaka za genocid
nad Judi) postaja bolj “dostopen” - v smislu, da se kristalizira v univerzalno
orientacijsko tocko za uvrs¢anje in obsodbo krsitev ¢lovekovih pravic in genoci-
dov in da omogoc¢a normativho mo¢ zavezujoCe prekomejne solidarizacije. To
tendenco pa je prav gotovo mogoce pripisati pricevalcem oziroma temu, kar Paul
Ricoeur imenuje “mali ¢cudez spominjanja”™: vztrajati pri “tem, kar je bilo” v dialek-
ticnem odnosu do prihodnosti - da se Auschwitz ne bi ve¢ ponovil. S tem pa je
ogovorjena izredna daljnoseznost “neizgubljivega ¢asa”, namrec ta, da spominu
ni ve¢ mogoce prepreciti dostopa do zavesti, spomin se proliferira. V navezavi na
Ilany Kogan (2004) bi lahko govorili tudi o travmi kot “kreativni sili v sluzbi rezis-
tence”, vsem ponarejevalcem zgodovine navkljub.

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 57

LITERATURA:

AGAMBEN, Giorgo 2003: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge.
Frankfurt am Main, Suhkramp.

AMERY, Jean 1988: Jenseits von Schuld und Sithne. Bewiltigungsversuche eines
Uberwiltigten. Mtinchen, Deutscher Taschenbuch Verlag.

ASSMANN, Aleida 1998: Stabilisatoren der Erinnerung - Affekt, Symbol, Trauma.
V: J. Rusen; A. Straub ur: Die dunkle Spur der Vergangenheit.
Psychoanalytische Zuginge zum GeschichtsbewuBtsein. Erinnerung,
Geschichte, Identitit 2. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 131-152.

ASSMANN, Aleida 1999: Erinnerungsriume. Formen und Wandlungen des kul-
turellen Gedichtnisses. Miinchen, Beck.

ASSMANN, Jan; HOLSCHER, Tonio ur. 1988: Kultur und Gedichtnis. Frankfurt am
Main, Suhrkamp.

ASSMANN, Jan 1999: Das kulturelle Gedichtnis. Schrift, Erinnerung und politi-
sche Identitit in frihen Hochkulturen. Minchen, Beck.

BAER, Ulrich 2000: Einleitung. V: Baer, Ulrich ur.: “Niemand zeugt fir den
Zeugen”. Erinnerungskultur nach der Shoah. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 7-34.

BAR-ON, Dan 1997: Furcht und Hoffnung. Von den Uberlebenden zu den Enkeln
- Drei Generationen des Holocaust. Hamburg, Europdische
Verlagsanstalt.

BAR-ON, Dan 1999: The Indescribable and the Undiscussable. Reconstructing
Human Discourse after Trauma. Budapest, Central European University
Press.

BAUMAN, Zygmunt 2000: Modernity and the Holocaust. New York, Cornell
University Press.

BERGMAN, Martin S. 1998: Wiederkehrende Probleme in der Behandlung Uber-
lebender und ihrer Kinder. V: Bergmann, Martin S.; Jucovy, Milton E,;
Kestenberg, Judith ur.: Kinder der Opfer, Kinder der Tater. Psychoanalyse
und Holocaust. Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag, 265-292.

BERGMAN, Maria V. 1998: Uberlegungen zur Uber-Ich-Pathologie Uberlebender
und ihrer Kinder. V: Bergmann, Martin S.; Jucovy, Milton E.; Kestenberg,
Judith ur.: Kinder der Opfer, Kinder der Titer. Psychoanalyse und
Holocaust. Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag, 322-357.



58 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

BERGMANN, Martin S.; JUCOVY, Milton E.; KESTENBERG, Judith ur.: Kinder der
Opfer, Kinder der Titer. Psychoanalyse und Holocaust. Frankfurt am
Main, Fischer Taschenbuch Verlag.

CAPOGRECO, Carlo Spartaco 2004: 1 campi del duce. Linternamento civile
nell'Ttalia fascista (1940-1943). Torino, Einaudi.

CHAMBERLAIN, David 2001: Woran Babys sich erinnern. Die Anfinge unseres
BewufRtseins im Mutterleib. Miinchen, Kosel.

COLLOTTI, Enzo 2000: Sul razzismo antislavo. V: Burgio, Alberto ur.: Nel nome
della razza. Il razzismo nella storia d’Italia 1870-1945. Bologna, Mulino,

33-02.

COSLOVICH, Marco 2000: Storia di Savina. Testimonianza di una madre deporta-
ta. Milano, Mursia.

EISSLER, Kurt 1984: Die Ermordung von wievielen seiner Kinder mufl ein
Mensch symptomfrei ertragen kénnen, um eine normale Konstitution zu
haben? V: Lohman, Hans-Martin ur: Psychoanalyse und
Nationalsozialismus. Frankfurt am Main, Fischer.

ECKSTAEDT, Anita 1989: Nationalsozialismus in der “zweiten Generation”.
Psychoanalyse von Horigkeitsverhdltnissen. Frankfurt am Main,
Suhrkamp.

FAIMBERG, Haydée 1987: Die Ineinanderrickung (Telescoping) der
Generationen. V: Jahrbuch der Psychoanalyse 1987/20, 114-142.

FELMAN, Shoshana 2000: Im Zeitalter der Zeugenschaft. Claude Lanzmanns
Shoah. V: Baer, Ulrich ur: “Niemand zeugt fur den Zeugen”.
Erinnerungskutlur nach der Shoah. Frankfurt am Main, Suhrkamp,
173-196.

FERENCZIL, Sandor 1988: Ohne Sympathie keine Heilung. Das klinische Tagebuch
von 1932. Frankfurt am Main, Fischer.

FRIEDLANDER, Saul 1994: Trauma, Memory, and Transference. V: Hartman,
Geoffrey H. ur.: The Shapes of Memory. Oxford, Blackwell, 252-263.

FONDA, Pavel 1987: Psihi¢ni procesi in narodnostna identifikacija. V: Clavora,
Feruccio et al.. Ednina, dvojina, ve¢ina. Petnajst prispevkov k vprasanju
identitete, sozitja in zivljenja v narodnostno mesanem okolju. Trst,
Zaloznistvo trzaskega tiska, 68-111.

FREUD, Sigmund 1974: Der Mann Moses und die monotheistische Religion. Drei
Abhandlungen. Frankfurt, Fischer Verlag.

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 59

GNEIST, Joachim 1995: Wenn Ha und Liebe sich umarmen. Das Borderline-
Syndrom. Ein Psychodrama unserer Zeit. Minchen; Ztrich, Piper.

GRUBRICH-SIMITIS, Ilse 1984: Extremtraumatisierung als kumulatives Trauma.
Psychoanaytische Studien Uuber seelische Nachwirkungen der
Konzentrationslagerhaft bei Uberlebenden und ihren Kindern. V:
Lohmann, Hans Martin ur.: Psychoanalyse und Nationalsozialismus.
Beitrige zur Bearbeitung eines unbewiltigten Traumas. Frankfurt am
Main, Fischer, 210-235.

GRUBRICH-SIMITIS, Ilse 1995: Vom Konkretismus zur Metaphorik. V: Bergmann,
Martin S; Jucovy, Milton E.; Kestenberg, Judith ur.: Kinder der Opfer,
Kinder der Titer. Psychoanalyse und Holocaust. Frankfurt am Main,
Fischer Taschenbuch Verlag, 357-379.

GRUNBERG, Kurt 2000: Zur Tradierung des Traumas der nationalsozialistischen
Judenvernichtung. V: Psyche 2000/9-10, 1002-1037.

GRUNBERG, Kurt; STRAUB, Jiirgen ur. 2001: Unverlierbare Zeit. Pszchosoziale
Spatfolgen des Nationalsozialismus bei Nachkommen von Opfern und
Titern. (Psychoanalytische Beitrige aus dem Sigmund-Freud-Institut; 6).
Tubingen, Edition Diskord.

HADAR, Yossi 1991: Existentielle Erfahrung oder Krankheitssyndrom? V: Stoffels,
Hans ur.: Schicksale der Verfolgten. Psychische und somatische
Auswirkungen von Terrorherrschaft. Berlin; Heidelberg, Springer,
160-172.

HALBWACHS, Maurice 1985: Das Gedichtnis und seine sozialen Bedingungen.
Frankfurt am Main, Suhrkamp.

HALBWACHS, Maurice 2001: Kolektivni spomin. Ljubljana, Studia humanitatis.

HASS, Aaron 2001: In the Shadow of the Holocaust. The Second Generation.
Cambridge; New York; Melbourne, Cambridge University Press.

HIRSCH, Mathias 2000: Transgenerationale Weitergabe von Schuld und
Schuldgefihl. V: Opher-Cohn, Liliane; Pfiffling, Johannes; Sonntag,
Bernd; Klose, Bernd; Poganz-Wnendt, Peter ur: Das Ende der
Sprachlosigkeit. Auswirkungen traumatischer Erfahrungen tiber mehrere
Generationen. Gielen, Psychosozial-Verlag, 141-158.

IGERC, Helena 2002: Spomini na otroska leta, na zapore in taborisc¢a. V: Koroski
koledar 2002. Celovec, Drava, 90-127.

JEISMANN, Michael 2001: Auf Wiedersehen Gestern. Die deutsche Vergangenheit
und die Politik von morgen. Miinchen, Deutsche Verlags-Anstalt.



60 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

JACOBSON, Bertil 1988: Perinatal Origin of Eventual Self-Destructive Behavior.
Pre- and Peri-Natal Psychology 1988/2, 227-241.

JANUS Ludwig 2000: Die Psychoanalyse der vorgeburtlichen Lebenszeit und
Geburt. Gieflen, Psychosozial-Verlag.

JEZERNIK, Bozidar 1999: Struggle for Survival. Italian Concentration Camps for
Slovenes during the Second World War. Ljubljana, Drustvo za proucevanje
zgodovine, literature in antropologije.

JURIC PAHOR, Marija 2000: Narod, identiteta, spol. (Knjizna zbirka Smeri). Trst,
ZTT = EST.

JURIC PAHOR, Marija 2001: Vpliv fa§izma in nacionalsocializma na prvo, drugo in
tretjo generacijo. Primer koroski in trzaski Slovenci. Zaklju¢no porocilo o
rezultatih raziskovalnega projekta (MZT, J5-1010). (Raziskovalne naloge,
138). Ljubljana, Institut za narodnostna vprasanja.

JURIC PAHOR, Marija 2003: The past that will not pass. Trauma as a historical
experience. The case of the Slovenes in Italy. Referat na mednarodni kon-
ferenci “Beyond camps and forced labour. Current international research
on survivors of Nazi persecution”. London (Imperial War Museum),
29-31 January 2003. Slovensko: Preteklost, ki noce miniti. Travma kot
zgodovinska izkusnja. Primer: Slovenci v Italiji. V: Razprave in gradivo
2003/42, 18-36.

KESTENBERG, Judith 1974: Kinder von Uberlebenden der Naziverfolgungen. V:
Psyche 3/1974, 249-265.

KESTENBERG, Judith 1989: Neue Gedanken zur Transposition. Klinische, thera-
peutische und entwicklungsbedingte Betrachtungen. V: Jahrbuch der
Psychoanalyse 1989/24, 163-189.

KESTENBERG, Judith 1998: Vorwort zur deutschen Ausgabe. V: Bergmann, Martin
S.; Jucovy, Milton E.; Kerstenberg, Judith ur.: Kinder der Opfer, Kinder der
Tater. Psychoanalyse und Holocaust. Frankfurt am Main, Fischer
Taschenbuch Verlag, 9-61.

KINSTON, Warren, COHEN, Jonathan 1986: Primal Repression. Clinical and
Theoretical Aspects. International Journal of Psychoanalysis, 1986/67,
337-355.

KLEIN, Hillel; KOGAN, Ilany 1986: Identification and denial in the shadow of
Nazism. V: International Journal of Psychoanalysis 1986/67, 45-52.

KLUGER, Ruth 1999: Weiter Leben. Eine Jugend. Miinchen, Deutscher
Taschenbuch Verlag.

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 61

KOFMAN, Sarah 1988: Erstickte Worte. (Edition Passagen; 19). Wien, Passagen.

KOGAN, Tlany 1990: Vermitteltes und reales Trauma in der Psychoanalyse von
Kindern von Holocaust- Uberlebenden. V: Psyche 1990/44, 533-544.

KOGAN, Ilany 1998: Der stumme Schrei der Kinder. Die zweite Generation der
Holocaust-Opfer. Frankfurt am Main, Fischer Verlag.

KOGAN, Ilany 2000: Die Suche nach der Geschichte der Nachkommen von
Holocaust-Uberlebenden in ihren Analysen und Reparation des “seelis-
chen Lochs”. V: Opher-Cohn, Liliane at al.: Das Ende der Sprachlosigkeit.
Auswirkungen traumatischer Erfahrungen tiber mehrere Generationen.
Giesen, Psychosozial-Verlag, 159-178.

KOGAN, Ilany 2004: Trauma, Resistenz und Kreativitit. Beobachtungen aus
Analysen von Kindern Holocaustiiberlebender. V: Frolich, Margit; Lapid,
Yariv; Schneider, Christian ur.: Reprisentationen des Holocaust im
Gedichtnis der Generationen. Zur Gegenwartsbedeutung des Holocaust
in Israel und Deutschland. (Arnoldshainer Interkulturelle Diskurse, 4).
Frankfurt am Main, Brandes & Apsel.

KOKOT, Andrej 1996: Ko zori spomin ... Otroska doZivetja v pregnanstvu. Celovec,
Drava.

KOSELLECK, Reinhart 1999: Pretekla prihodnost. Prispevki k semantiki zgodovin-
skih ¢asov. Ljubljana, Studia humantitatis.

KRAMER, Sven 1999: Auschwitz im Widerstreit. Zur Darstellung der Shoah in Film,
Philosophie und Literatur. Wiesbaden, Deutscher Universitits-Verlag.

LANGER, Lawrence L. 1993: Holocaust Testimonies. The Ruins of Memory. New
Haven, Yale University Press.

LANGER, Lawrence 2000: Die Zeit der Erinnerung. Zeitverlauf und Dauer in
Zeugenaussagen von Uberlebenden des Holocaust. V: Baer, Ulrich ur.:
Erinnerungskultur nach der Shoah. Frankfurt am Main, Suhrkamp.

LACAN, Jacques 1996: Stirje temeljni koncepti psihoanalize. (Zbirka Analecta).
Ljubljana, Drustvo za teoretsko psihoanalizo.

LEVI, Primo 2003: Potopljeni in reseni. Ljubljana, Studia humanitatis.
LEVINAS, Emmanuel 1996: Smrt in ¢as. Ljubljana, Nova revija.

LEVY, Daniel; SZNAIDER, Natan 2001: Erinnerung im globalen Zeitalter. Der
Holocaust. Frankfurt am Main.

LYOTARD, Jean-Francois 1988: Heidegger und “Die Juden”. Wien, Passagen
Verlag.



62 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

MALLE, Avgustin 2002: Spominjanje na pregon in upor. V: Malle, Avgustin ur.:
Pregon koroskih Slovencev/Die Vertreibung der Kirntner Slowenen.
Klagenfurt/Celovec, Drava.

NIETHAMMER, Lutz ur. 1985: Lebenserfahrung und kollektives Gedichtnis. Die
Praxis der “Oral History”. Frankfurt am Main.

MODENA, Emilio ur. 2001: Das Faschismussyndrom. Zur Psychoanalyse der
Neuen Rechten in Europa. Giessen, Psychosozial-Verlag.

MOSER, Tilmann 1997: Ddmonische Figuren. Die Wiederkehr des Dritten Reiches
in der Psychotherapie. Frankfurt am Main, Suhrkamp.

NECAK, Dusan 1985: Koroski Slovenci v drugi avstrijski republiki (1945-1976).
Osnutek za politi¢no zgodovino. Ljubljana, Borec.

PAHOR, Boris 1967 Nekropola. Maribor; Trst, Zalozba Obzorja; Zaloznistvo
trzaskega tiska.
PASETTA, Franc 2002: Pregnanstvo na otoku Ustica. O taboris¢u Fraschette

d’Alatri. Vi Borec. Revija za zgodovino, antropologijo in knjizevnost
LIV/2002, 6-48.

PEREC, Georges 1982: W oder die Kindheitserinnerungen. Frankfurt am Main.

PYPER, Jens Fabian ur. 2002: “Uns hat keiner gefragt’. Positionen der dritten
Generation zur Bedeutung des Holocaust. Berlin; Wien, Philo-Verlag,.

QUINDEAU, Ilka 1995: Trauma und Geschichte. Interpretationen autobio-
graphischer Erzihlungen von Uberlebenden des Holocaust. Frankfurt
am Main, Brandes und Apsel.

RAY, William J. 1996: Dissociation in Normal Populations. V: Michelson, Larry K.;
Ray, William J. ur.: Handbook of Dissociation. Theoretical, Empirical, and
Clinical Perspectives. New York, Plenum Press, 51-68.

RANK, Otto 1998: Das Trauma der Geburt und seine Bedeutung fir die
Psychoanalyse. Giessen, Psychosozial-Verlag.

REEMTSMA, Jan Philipp 1998: Im Keller. Reinbek bei Hamburg, Rowohlt
Taschenbuch Verlag.

REICHEL, Peter 2001: Vergangenheitsbewiltigung in Deutschland. Die
Auseinandersetzung mit der NS-Diktatur von 1945 bis heute. Minchen,
Beck.

REITERER, Albert F. 1986: Doktor und Bauer. Ethnischer Konflikt und sozialer
Wandel. Die Sozialstruktur der slowenischen Minderheit in Kirnten.
Klagenfurt/Celovec, Drava.

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44 63

ROSENTHAL, Gabriele ur. 1997: Der Holocaust im Leben von drei Generationen.
Familien von tberlebenden der Shoah und von Nazi-Titern. Gieflen,
Psychosozial-Verlag.

ROTHSCHILD, Berthold 2002: Die Macht des Schweigens. Historische Wahrheit -
ein vernachlissigtes psychoanalytisches Konzept. V: Ludewig-Kedmi,
Revital/Spiegel Miriam Victory/Tyrangiel, Silvie ur: Das Trauma des
Holocaust zwischen Psychologie und Geschichte. Zurich, Chronos,
127-142.

RUSEN, Jorn ur. 2001: Psychologische Grundlagen, Entwicklungskonzepte,
empirische Befunde. Koln; Weimar; Wien, Bohlau.

RUSEN, Jérn 2001a: Holocaust, Erinnerung, Identitit. V: Welzer, Harald: Das
soziale Gedichtnis. Geschichte, Erinnerung, Tradierung. Hamburg,
Hamburger Edition, 243-259.

SCHUMER CHAPMAN, Fern 2000: Mutterland - nach dem Holocaust. Eine
Tochter fordert die Erinnerung zurtick. Russelsheim, Christel Gottert
Verlag.

SEMPRUN, Jorge 1997: Schreiben oder Leben. Frankfurt am Main, Suhrkamp.

SILBERMANN, Alphons; STOFFERS, Manfred 2000: Auschwitz. Nie davon gehort?
Erinnerungen und Vergessen in Deutschland. Berlin, Rowohlt.

VALDEVIT, Giampaolo 1999: 1l dilemma Trieste. Guerra e dopoguerra in uno sce-
nario europeo. [Trieste], Istituto regionale per la storia del movimento di
liberazione nel Friuli - Venezia Giulia. Gorizia, Libreria Editrice
Goriziana.

TROHA, Nevenka 1999: Komu Trst. Slovenci in Italijani med dvema drzavama.
Ljubljana, Modrijan.

TUL, Ema 2003: Spomini bivse deportiranke. Mackolje, SKD Primorsko.

VERGINELLA, Marta 2003: Primo Levi, razlagalec lagerske asimetrije. V: Levi,
Primo: Potopljeni in reSeni. Ljubljana, Studia humanitatis, 171-193.

VERNY, Thomas; KELLY, John 1983: Das Seelenleben des Ungeborenen. Frankfurt
am Main; Berlin, Ullstein.

VOLKAN, Vamik D. 2000: Die Anatomie der Vorbereitungen fir das Symposium
“Das Ende der Sprachlosigkeit?”. V: Opher-Cohn, Liliane; Pfiffling,
Johannes; Sonntag, Bernd; Klose, Bernd; Poganz-Wnendt, Peter ur.: Das
Ende der Sprachlosigkeit. Auswirkungen traumatischer Erfahrungen
uber mehrere Generationen. GiefSen, Psychosozial-Verlag, 23-50.



64 Marija Juri¢ Pahor: Neizgubljivi ¢as

Razprave in gradivo, Liubliana, 2004, &. 44

65

VOLKAN, Vamik D.; AST, Gabriele; GREER, William Greer 2002: The Third Reich
in the Unconscious. Transgenerational Transmission and Its
Consequences. New York; London, Brunner-Routledge.

WAJNRYB, Ruth 2001: The Silence. How tragedy shapes talk. Crows Nest NSW
(Australia), Allen & Unwin.

WELZER, Harald 2002: Das kommunikative Gedichtnis. Eine Theorie der
Erinnerung. Miinchen, Beck.

de WIND, Eddy 1992: Begegnung mit dem Tod. V: Hardtmann, Gertrud ur.:
Spuren der Verfolgung. Seelische Auswirkungen des Holocaust auf die
Opfer und ihre Kinder. Gerlingen, Bleicher Verlag.

Z17EK, Slavoj 2001: Ein Plidoyer fir Intoleranz. Wien, Passagen-Verlag.



